Predestinazione e libero arbitrio: dieci punti per comprendere la salvezza

Lungi da noi la presunzione di voler smontare secoli di dibattito teologico, nei quali si & speculato
in ogni direzione; tuttavia, per non risultare enciclopedici, saremo costretti a bypassare diversi nomi
e titoli di opere che hanno contribuito immensamente a illuminare la questione “predestinazione” -
Agostino e Arminio in primis.

Siamo certi che la Parola di Dio parla chiaramente ai semplici.
1. La salvezza: prerogativa di Dio o responsabilita nostra?

Entrambe. Partiamo da un assunto logico: se noi non avessimo alcun ruolo nella nostra salvezza,
non avrebbero senso le continue sollecitazioni alla perseveranza che cirivolge la parola di Dio. Non
avrebbero senso i comandamenti; non avrebbero senso gli ammonimenti di Gesu e dei profeti.

Avremmo, cioe, una Bibbia descrittiva, ma non prescrittiva; una mera illustrazione del piano di
salvezza, e non indicazioni chiare per tenerla stretta.

Secondo uno studio statistico sulla Bibbia, lo spazio riservato alla trattazione della predestinazione
si colloca tra il 5 e il 7%, di cui quasi meta & opera dell’apostolo Paolo; intorno al 50%, invece, & lo
spazio dedicato esplicitamente alla responsabilita personale di fare il bene, inclusi gli episodi da cui
si possono, comungue, trarre insegnamenti morali. Capire il concetto di predestinazione, quindi,
significa soprattutto interpretare correttamente le parole dell’apostolo Paolo.

2. C’é unanimita sull’argomento “salvezza” nella cristianita?

No. Alcune interpretazioni attribuiscono a Dio un ruolo esclusivo nella scelta di chi sara salvato,
altre sottolineano una cooperazione tra la grazia divina e la liberta umana, mentre altre ancora
collocano le opere umane al centro del processo di salvezza.

Premesso che sono molteplici le sfumature di pensiero che caratterizzano i vari gruppi cristiani e filo-
cristiani, ai due estremi della riflessione possiamo collocare I'interpretazione piu rigorosa del
Calvinismo e le pratiche piu popolari del Cattolicesimo.

Secondo il Calvinismo estremista, Dio sceglie in modo assoluto chi sara salvato: la sua grazia e
“irresistibile” e si manifesta solo negli eletti, che perseverano nella fede senza che la loro volonta
possa opporsi. Questo implica la cosiddetta “doppia predestinazione”: alcuni sono predestinati a
salvezza, altri alla dannazione.

Cattolicesimo e Ortodossia, invece, pongono le opere del credente accanto alla grazia e alla fede.

Nel Cattolicesimo, le opere hanno valore anche meritorio, in quanto contribuiscono alla
giustificazione (merito= ricompensa e purificazione). Gli ortodossi, invece, non parlano di merito,
ma di sinergia: le opere sono frutto della fede cooperante con la grazia di Dio. Per i cattolici, le opere
possono “accrescere” la santificazione; per gli ortodossi, esse sono piuttosto medicine spirituali che
trasformano il cuore.



In questo quadro, molti cattolici tendono a considerare le opere e i riti come essenziali per ottenere
la salvezza, soprattutto attraverso pratiche popolari (es. devozioni, pellegrinaggi, opere di
misericordia), ritenute un modo concreto per dimostrare fede e ottenere benedizioni.

La maggior parte delle correnti evangeliche e protestanti, invece, sottolinea il ruolo centrale della
grazia salvifica, e vede le opere come la conseguenza diretta -ma non automatica- della fede. In
tutto il processo, il credente esercita il libero arbitrio fino alla fine.

3. Partiamo dal Calvinismo rigorista. Dio salva chi vuole, senza alcun criterio?

No. Questa teoria prende le mosse dal seguente passaggio: «Poiché quelli che egli ha
preconosciuti, li ha anche predestinati ad essere conformi all'immagine del suo Figlio, affinché egli
sia il primogenito fra molti fratelli. E quelli che ha predestinati, li ha pure chiamati; quelli che ha
chiamati, li ha pure giustificati; e quelli che ha giustificati, li ha pure glorificati» (Romani 8:29).

Leggendolo cosi, sembrerebbe che Dio scelga, salvi e glorifichi solo alcune persone, in maniera
totalmente immotivata e casuale. Il gap nasce dal fatto che, spesso, si trascura di citare anche il
verso precedente, che recita cosi:

«Or noi sappiamo che tutte le cose cooperano al bene per coloro che amano Dio, i quali sono
chiamati secondo il Suo proponimento» (Romani 8:28).

Il focus, dunque, e su “coloro che amano Dio”, a favore dei quali “tutto coopera al bene”. Essi, infatti,
sono “chiamati secondo il Suo proponimento” (v. 28). Ma perché? Senza alcun motivo?

Rileggiamo il verso di prima. Tenendo presente |'oggetto della riflessione, “coloro che amano Dio”,
possiamo dedurre che:

a. Dio conosce ogni essere umano fin da prima della sua nascita. Quindi, sa gia chi lo amera e
chi no.

b. In base a questo, Dio si impegna, con coloro che sa che Lo ameranno, a renderli conformi
alllimmagine di Cristo.

c. Atale scopo, Dio chiama le persone che sa che Lo ameranno.
Dato che queste persone Lo avranno amato, esse accetteranno la grazia salvifica di Cristo,
in virtu della quale saranno giustificate.

e. Per la fedelta alle Sue promesse, Dio riserva, a coloro che avranno accettato la Sua grazia,
anche la gloria finale.

Possiamo, dunque, identificare le seguenti cinque fasi:
1. preconoscenza

2. predestinazione

3. chiamata

4. giustificazione

5. glorificazione.



Se questo non bastasse, rileggendo bene il verso citato, vediamo che la cosiddetta
“predestinazione” non é a salvezza, ma “ad essere conformi all'immagine del Suo figlio” (v. anche
Efesini 1:12).

A questo punto, risultano piu chiari anche gli altri passaggi paolini che danno maggior enfasi alla
volonta di Dio -ma non annullano quella umana (Ef 1:3-11).

4. Allora quali sono gli argomenti che i calvinisti estremisti adducono a proprio favore?

Sono proprio quelli basati sui passi paolini che esaltano I’elezione -che, pero, come abbiamo detto,
non negano la responsabilita umana: una responsabilita che Paolo stesso ha realizzato in primis
(«Guai a me se non evangelizzo», 1 Co 9:16).

Uno in particolare, celeberrimo, il cap. 9:6-27 di Romani, che vale la pena citare per esteso:

«Tuttavia non é che la parola di Dio sia caduta a terra, poiché non tutti quelli
che sono d'Israele sono Israele. E neppure perché sono progenie di Abrahamo sono tutti figli; ma:
«In Isacco ti sara nominata una progenie». Cioé, non i figli della carne sono figli di Dio, ma i figli della
promessa sono considerati come progenie. Questa fu infatti la parola della promessa: «In questo
tempo ritornero e Sara avra un figlio». E non solo questo, ma anche Rebecca concepi da un solo
uomo, Isacco nostro padre (infatti, quando non erano ancora nati i figli e non avevano fatto bene
o male alcuno, affinché rimanesse fermo il proponimento di Dio secondo I'elezione e non a motivo
delle opere, ma per colui che chiama), le fu detto: «Il maggiore servira al minore», Come sta scritto:
«lo ho amato Giacobbe e ho odiato Esat». Che diremo dunque? C'é ingiustizia presso Dio? Cosi non
sia. Egli dice infatti a Mosé: «lo avro misericordia di chi avro misericordia, e avro compassione di
chi avro compassione». Non dipende dunque né da chi vuole né da chi corre, ma da Dio che fa
misericordia. Dice infatti la Scrittura al Faraone: «Proprio per questo ti ho suscitato, per mostrare in
te la mia potenza e affinché il mio nome sia proclamato in tutta la terra». Cosi egli fa misericordia a
chivuole e indurisce chivuole. Tu midirai dunque: «Perché trova ancora eglida ridire? Chi puo infatti
resistere alla sua volonta?». Piuttosto chi sei tu, o uomo, che disputi con Dio? La cosa formata dira a
colui che la formo: «Perché mi hai fatto cosi?». Non ha il vasaio autorita sull'argilla, per fare di una
stessa pasta un vaso ad onore e un altro a disonore? E che dire se Dio, volendo mostrare la sua ira
e far conoscere la sua potenza, ha sopportato con molta pazienza i vasi d'ira preparati per la
perdizione? E questo per far conoscere le ricchezze della sua gloria verso dei vasi di misericordia,
che lui ha gia preparato per la gloria, cioé noi che egli ha chiamato, non solo fra i Giudei ma anche
fra i gentili? Come ancora egli dice in Osea: «lo chiamero il mio popolo quello che non e mio popolo,
e amata quella che non é amata. E avverra che la dove fu loro detto: "Voi non siete mio popolo”,
saranno chiamati figli del Dio vivente». Ma Isaia esclama riguardo a Israele: «Anche se il numero
dei figli d'Israele fosse come la sabbia del mare, solo il residuo sara salvato».

Vediamo insieme come si spiegano le parti controverse.

a. Il contesto di Romani 9



Romani 9 non & un trattato astratto sulla predestinazione individuale, ma una risposta alla domanda
dei Giudei di Roma: perché Israele, in gran parte, ha rifiutato il Messia, mentre i gentili stanno

entrando nel popolo di Dio?

Paolo spiega che:

Dio ha scelto di portare avanti la sua promessa attraverso Giacobbe e non attraverso Esau.
Questa scelta non fu basata sulle opere carnali dei due fratelli, ma neppure fu irrazionale:
Dio, nella sua onniscienza, sapeva che Giacobbe lo avrebbe cercato, mentre Esau lo avrebbe
disprezzato (Gn 25:29-34; 27; 32:24-30; Eb 12:16-17)

La misericordia di Dio non dipese dalla volonta di Giacobbe di primeggiare sul fratello, ma
dal fatto che Dio vide in lui il terreno adatto per iniziare un’opera: la fede e il desiderio delle
cose spirituali.

L’elezione di Giacobbe avvenne per grazia, guardando alla sua fede, non alle sue opere.

b. «Ho amato Giacobbe e ho odiato Esati» (Rm 9:13): che significa?

Questa frase, ripresa da Malachia 1:2-3, non riguarda la salvezza “casuale” dei due fratelli, ma la

scelta di una linea di discendenza (Israele e non Edom) come strumento del piano di Dio.

Il testo parla di popoli scelti per un compito, non di individui predestinati alla salvezza o alla

perdizione senza motivo.

c. La linea di discendenza da Abramo a Gesu

La scelta della linea che parte da Abramo e arriva a Gesu fu motivata dalla promessa fatta da
Dio ad Abramo: «Perché Abramo ha obbedito alla mia voce» (Gn 26:4-5).

Tuttavia, questa promessa non predetermino i successori di Abramo ad avere fede. La
Scrittura mostra che «Dio e il remuneratore di quelli che lo cercano» (Ebrei 11:6; Geremia
29:13). Paolo ricorda che i padri «passarono tutti per il mare» e «furono tutti sotto la nuvola»,
ma «la maggior parte di loro non fu gradita a Dio» (1 Corinzi 10:1-5).

Anche trai discendenti naturali di Abramo, quindi, solo quelli che credettero entrarono nella
benedizione.

d. I vasi a onore e a disonore (Rm 9:21-23)

Non si tratta di fatalismo: Dio € sovrano come un vasaio che modella I’argilla, ma il risultato
puo cambiare in base alla risposta dell’'uomo. L'utilizzo di questa immagine, tratta da
Geremia 18:4-10, dimostra che, se una nazione si pente, Dio revoca il giudizio; se si
corrompe, revoca la benedizione.

| “vasi” possono, quindi, cambiare destinazione: «\Vasi d’ira preparati per la perdizione» (v.
22) = vasi che si sono resi adatti alla perdizione con il loro comportamento (il greco
katnptiouéva pud significare “adattati” o “pronti”); «vasi di misericordia che egli ha
preparato per la gloria» (v. 23) = Dio ha predisposto un piano di salvezza, ma lo applica a chi
risponde alla sua grazia.



o Nei capitoli 10 e 11, Paolo mostra che la porta & ancora aperta: «Se non persevereranno
nell’incredulita, saranno innestati» (Rm 11:23). Questo non avrebbe senso se il loro destino
fosse gia deciso in modo irrevocabile. Infatti: «Chiunque invochera il nome del Signore sara
salvato» (Rm 10:13).

d. Il messaggio di Paolo ai Giudei di Roma
Paolo voleva chiarire che:
e Appartenere a una discendenza di sangue non ha alcun valore salvifico.

¢ La mancanza di fede e cio che escluse molti dalla benedizione («Non tutto Israele é Israele»,
Rm 9:6; «solo un residuo sara salvato», Rm 9:6, 27).

o La fede é la vera chiave per entrare nel Regno: «Se appartenete a Cristo, allora siete
discendenza di Abramo, eredi secondo la promessa» (Ga 3:29; Rm 4:11-12).

e Come sievince dai capitoli successivi, la responsabilita umana & chiamata in causa: «/sraele
é inciampato... perché non ha cercato la giustizia mediante la fede, ma mediante le opere »
(Rm 9:30-32).

5. Si puo parlare di “grazia irresistibile”, cioé di una grazia che determina a tal punto la scelta del
credente da indurlo ad assecondare automaticamente il piano di Dio?

No. Leggiamo 2 Tessalonicesi 2:13: «Ma noi dobbiamo sempre ringraziare Dio per voi, fratelli amati
dal Signore, perché Dio fin dal principio vi ha scelti per la salvezza tramite la santificazione dello
Spirito e la fede della verita».

Quest’ultimo passaggio evidenziato in grassetto, quasi identico a 1 Pietro 1:2, rende esplicito:
1. Lo scopo dell’elezione: la salvezza (piano di Dio)
2. Il mezzo dell’elezione: la santificazione nello Spirito e la fede nella verita (azione del credente).

Fede e santificazione da parte del credente, quindi, sono necessarie per I'elezione. Ovviamente, Dio
preconosce chi siimpegnera in esse.

a. Fede: perché? Nelle Scritture, ci sono piu di 200 inviti, espliciti e impliciti, a esercitare fede. Quale
sarebbe la necessita di sollecitare qualcuno che ha un destino gia segnato?

Anche se Dio e “autore e compitore della nostre fede” (Eb 12:2) e pud aumentarla (Lc 17.5),
necessario che essa venga esercitata dal credente, come apprendiamo dalla lunga dissertazione
presente in Romani 3, 4 e 5. In particolare, Dio e “giusto e giustificatore di colui che ha la fede di
Gesu” (Rm 3:26).

A proposito di Abramo, I'apostolo osserva che egli “credette a Dio, e cio gli fu imputato a giustizia”
(Rm 4.3), sottolineando che non fu giustificato per opere, ma per fede (v.2). Abramo, quindi, dovette
fare qualcosa per ereditare le promesse; dovette muoversi da uno stato all’altro («Or senza fede é
impossibile piacere a Dio; infatti chi si avvicina a Dio deve credere che egli esiste e che ricompensa
quelli che lo cercano», Eb 11:6).



GesuU stesso ha invitato i Suoi discepoli a credere in Lui (Gv 14:1) e ha chiarito che «chi avra creduto
e sara stato battezzato sara salvato; ma chi non avra creduto sara condannato» (Mr 16:16). La scelta
di credere, e cioé la fede, € una “porta d’accesso” alla grazia di Dio (Rm 5:2); |la grazia é stata offerta
a tutti, ma viene afferrata solo da chi ha fede.

b. Santificazione: perché? Anche gli inviti alla santita non si contano (684 sono solo quelli espliciti;
si arriva a migliaia, in tutta la Bibbia). Che senso avrebbero questi appelli ai credenti, se la
responsabilita della santificazione fosse prerogativa di Dio?

Si osservi il seguente verso: «Impegnatevi a cercare la pace con tutti e la santificazione, senza la
quale nessuno vedra il Signore» (Eb 12:14). L'autore dell’epistola parla a una comunita giudeo-
cristiana; si tratta di salvati. Eppure, hanno bisogno di fare uno sforzo verso la santita.

6. Allora Dio e 'uomo cooperano insieme alla salvezza?
Si. In particolare, Dio si muove

a. Attraverso lo Spirito Santo. E Lui che convince il cuore dell’'uomo di peccato e lo guida alla verita
(Gv 16:8-13); € Lui che sostiene la fede e intercede “con sospiri ineffabili” (Rm 8:26-27). Senza |'opera
dello Spirito, la grazia resterebbe un’offerta esterna e la fede un puro sforzo umano. E lo Spirito che
salda la grazia di Dio alla risposta del credente.

Chiariamo meglio il rapporto tra grazia e fede. La Scrittura mostra che la grazia di Dio precede sempre
'uomo: & Lui che prende l'iniziativa, che chiama, illumina, attira. Tuttavia, questa grazia non e
imposta, ma attende una risposta. La fede, quindi, non &€ un merito personale, bensi |'atto libero
con cui 'uomo accoglie la grazia offerta. Senza la grazia, nessuno potrebbe credere, perché il cuore
umano e incapace di salvarsi da solo; senza la fede, la grazia non produce frutto nel singolo,
rimanendo come un dono non scartato ma mai aperto. Paolo lo esprime con chiarezza: «Attraverso
la grazia, infatti, siete stati salvati, mediante la fede; e cio non viene da voi, ma é il dono di Dio» (Ef
2:8).

La salvezza, dunque, non & né soltanto dono, né soltanto sforzo, ma una cooperazione misteriosa:
Dio offre e sostiene, 'uomo risponde e persevera.

b. Attraverso la comunita dei credenti. Nella prospettiva biblica, la salvezza non &€ mai solo un fatto
privato o individuale. L'uomo risponde personalmente alla grazia, ma viene inserito in un popolo: la
Chiesa, corpo di Cristo (1 Cor 12:12-27). E nella comunita dei credenti che la fede viene sostenuta,
nutrita e provata. In questo senso, la responsabilita individuale non annulla, ma anzi implica, la
responsabilita reciproca: “Esortatevi a vicenda ogni giorno, finché si puo dire: Oggi” (Eb 3:13).

7. Come mai cattolici e ortodossi enfatizzano cosi tanto il ruolo delle opere nel processo salvifico?

Semplicemente perché la loro base di fede non é costituita solo dalle Scritture. | cattolici tengono
in considerazione, oltre alle Scritture (accresciute con i libri deuterocanonici), la Tradizione, il
Magistero, il Catechismo, la liturgia, i Padri della Chiesa e il Diritto canonico. Gli ortodossi
aggiungono a questi anche i testi ascetici e i canoni sinodali, anche se la loro teologia € molto meno
“sistematica” e centralista rispetto a quella cattolica.



Nel corso dei secoli, anche a causa di decisioni di concili, di papi e di patriarchi, si & strutturata una
sorta di “pedagogia della fede”, cioé una vita devozionale fatta di “tappe” ben definite (sacramenti,
liturgie varie...), attraverso un percorso chiaro di pratiche visibili, che insegnino determinati valori e
rafforzino il legame tra i credenti e la Chiesa. La tradizione, insomma, é funzionale ad avvicinare
all’istituzione.

Biblicamente, pero, € vero cio che abbiamo gia rimarcato, e cioé che Dio salva coloro che, avendolo
cercato con tutto il cuore, persistono nella santificazione, che non & un insieme di opere meritorie,
ma il frutto dell’'obbedienza, e cioe della scelta di lasciar operare lo Spirito Santo nella propria vita
(Ef 2:8-10).

8. Ma Dio chiama tutti a salvezza? Oppure solo alcuni?

«Dio vuole che tutti gli uomini siano salvati e giungano alla conoscenza della verita» (1 Tm 2:4);
eppure, in Matteo 22:14, leggiamo: «Molti sono i chiamati, ma pochi gli eletti», che & la chiosa alla
parabola del banchetto nuziale. In sintesi, un re invita molti al matrimonio di suo figlio; alcuni invitati
rifiutano l'invito -chi con indifferenza, chi con ostilita. Il re, allora, manda a chiamare altri, dai
crocicchi delle strade, buoni e cattivi. Uno di loro si presenta senza abito nuziale e viene cacciato.

a. Molti sono i chiamati

Il termine "chiamati" (gr. kekAnuévot) si riferisce a tutti coloro che ricevono l'invito; in termini
spirituali, tutti coloro che ascoltano il Vangelo o ricevono un’offerta di salvezza. Questo implica una
grazia offerta a molti, ma non a tutti.

b. Pochi sono gli eletti

Il termine "eletti" (gr. £kAektoi) indica coloro che rispondono correttamente alla chiamata. Ma
attenzione, perché non basta accettare I'invito, se non si ha I’abito adatto, e cioé le opere derivanti
dalla fede, di cui parla Giacomo 2:14-26 (il riferimento all’abito si trova anche in Is 61.10, Gb 29:14,
Sal 132:9).

c. Chi sono i non chiamati e qual & il loro destino?

Si tratta di popoli e genti di culture, epoche o luoghi dove Cristo non é stato annunciato, che non
hanno la possibilita di salvarsi attraverso la fede in Cristo. Questo non vuol dire che non possano
salvarsi affatto. Stando alle Scritture, nessuno si € mai salvato per opere: anche prima di Cristo ci
si salvava per fede (Eb 11).

La Bibbia attribuisce un ruolo centrale alla coscienza, e definisce coloro che non hanno dato gloria a
Dio “inescusabili”, «poiché cio che di Dio si puo conoscere é loro manifesto; Dio stesso lo ha loro
manifestato. Infatti, dalla creazione del mondo in poi, le sue perfezioni invisibili possono essere
contemplate con l'intelletto nelle opere da lui compiute, come la sua eterna potenza e divinita”, Rm
1:18-20. Infatti, “quando i pagani, che non hanno la legge, fanno per natura le cose della legge, essi,
pur non avendo legge, sono legge a sé stessi; essi dimostrano che quanto la legge esige é scritto nei
loro cuori, mentre la loro coscienza ne da testimonianza e i loro pensieri si accusano o si scusano a



vicenda. Questo si vedra nel giorno in cui Dio giudichera le azioni segrete degli uomini, secondo il
mio vangelo, per mezzo di Cristo Gesu», Rm 2:14-16.

Tuttavia, accanto a questi avvertimenti seri e reali, la Scrittura offre anche una profonda certezza:
chirimane in Cristo & al sicuro. Gesu dice delle sue pecore: «lo do loro la vita eterna, e non periranno
mai, e nessuno le rapira dalla mia mano» (Gv 10:28). Paolo aggiunge: «lo sono persuaso che né
morte né vita... né alcun’altra creatura potra separarci dall’amore di Dio che é in Cristo Gest» (Rm
8:38-39). Non si tratta di una garanzia automatica, ma di una fiducia solida: mentre il credente
persevera nella fede, sa che Dio & fedele e lo custodisce fino alla fine.

9. Una volta salvati ...sempre salvati (“iper-grazia”)?

No. La Bibbia suggerisce che la salvezza puo essere persa se una persona si allontana da Dio: «Infatti
é impossibile riportare alla conversione coloro che una volta sono stati illuminati, che hanno
gustato il dono celeste, che sono diventati partecipi dello Spirito Santo, e hanno gustato la buona
parola di Dio, e le potenze del mondo a venire, se poi ricadono, perché essi crocifiggono di nuovo per
conto loro il Figlio di Dio e lo espongono a vituperio» (Eb 6:4-6).

Qui si parla di persone che avevano addirittura preso parte al movimento dello Spirito Santo; di essi
si dice che non & possibile riportarli alla conversione, se diventano impenitenti. Questo vuol dire che
si erano convertiti e, poi, sono “scaduti dalla grazia” (Ga 5:4); € possibile, ciog, distinguere, due
momenti: la ricezione della grazia e lo scadere dalla grazia.

Queste due fasi sono ben visibili nelle tre immagini presenti nella lettera alle sette chiese
dell’Apocalisse, dove Dio ammonisce i credenti a tenere ferma la salvezza attraverso la perseveranza:
il candelabro, il libro della vita e la corona.

e «Ricordati dunque da dove sei caduto, ravvediti e fa' le opere di prima; se no verro presto da
te e rimuoverd il tuo candelabro dal suo posto, se non ti ravvedi», Ap 2:5.

e «Chi vince sara vestito di vesti bianche; non cancellero il suo nome dal libro della vita e
confessero il suo nome davanti al Padre mio e davanti ai suoi angeli», Ap 3:5 (anche Es 32:32;
Sal 69:38).

e «Ecco, io vengo presto; tieni fermamente cio che hai, affinché nessuno ti tolga la tua
corona», Ap 3:11.

Come si vede, un candelabro posto nel tempio di Dio puo essere rimosso; un nome scritto sul libro
della vita puo essere cancellato; una corona posta sul capo puo essere tolta.

Se la salvezza fosse garantita senza condizioni dopo il primo momento di fede, allora I'insegnamento
sulla santificazione, sulla perseveranza, sul pentimento e sulla vigilanza sarebbe inutile.

La cosiddetta “certezza della salvezza”, dunque, testimoniata dallo Spirito al credente (Rm 8:16), si
concretizza attraverso:

- la perseveranza (Ap 2:10; Mt 24:13; Eb 3:14)
- il frutto (Mt 7:16-20; 1 Gv 3:14-15)

10. Saremo tutti giudicati, o solo coloro che hanno rifiutato Cristo?



Saremo tutti giudicati, ma in modi e tempi diversi.
a. Il Tribunale di Cristo

E la fase che precede il millennio. Vi compariranno i salvati di tutti i tempi, non affinché sia discussa
la loro salvezza, ma affinché siano valutate le opere della fede compiute in vita, che danno luogo a
ricompense o perdita di ricompensa. «Tutti dobbiamo comparire davanti al tribunale di Cristo,
affinché ciascuno riceva la ricompensa delle cose fatte nel corpo, secondo cio che ha fatto, sia in
bene che in male», 2 Co 5:10 (si veda anche Romani 14:10-12). In particolare, in 1 Corinzi 3:13-15 si
parla di opere provate “come dal fuoco”: se |'opera resiste, il credente riceve una ricompensa; se si
brucia, esso “sara salvo, pero come attraverso il fuoco”,

Queste “ricompense” non hanno a che fare con la vita eterna, dove il premio sara lo stesso per
tutti, e cioé la presenza perpetua di Dio (Mt 20:1-16), bensi con il regno millenario dei fedeli con
Cristo (Ap 20:4-6), dove la “quantita” di autorita ricevuta nel governo sara proporzionata alla fedelta
dimostrata nel tempo terreno (come evidenzia la parabola delle mine, Lc 19:11-27).

b. Il Giudizio Universale (o Giudizio del Gran Trono Bianco)

E la fase che precede I'eternita con Dio. Vi compariranno gli increduli di ogni epoca, per essere
condannati: «Tutti i morti, grandi e piccoli, stanno davanti al trono e sono giudicati secondo cio che
e scritto nei libri. Chi non é scritto nel libro della vita é gettato nello stagno di fuoco», Ap 20:11-15.

E tutte quelle persone che non hanno avuto la possibilita oggettiva di esercitare libero arbitrio e
responsabilita (bambini mai nati, soggetti con handicap inficianti la coscienza)? Crediamo che
valgano le seguenti parole di Gesu: «Lasciate che i piccoli fanciulli vengano a me e non glielo
impedite, perché di tali é il regno di Dio» (Mr 10:14). Dio é giusto giudice.

Inutile ricordare che chi @ salvo “non passa per il giudizio” (Gv 5:24), ma solo per il Tribunale di
Cristo.

Tiriamo le somme. La Bibbia non presenta la salvezza come un destino gia scritto e immodificabile,
né come un traguardo da guadagnare con le sole forze umane. La predestinazione, sotto questo
punto di vista, non & una condanna o un privilegio arbitrario, ma |I’assicurazione che Dio ha preparato
in Cristo un cammino di vita e di gloria per chiunque Lo ama. Il giudizio finale non sara dunque un
tribunale capriccioso, ma la manifestazione della verita: ognuno raccogliera cid che avra deciso di
fare della grazia ricevuta. La grazia apre la porta, la fede entra, la perseveranza conduce alla gloria.



